سلسعه توختها يشاوتني

# الأحيارة النفيئي للفناخ إلى النفيئي للفناخ إلى المنظمة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنظمة المنطقة المنطقة

ومعه نقد وتوضيخ

و تجديد أهل الإصلاح وسيب تفزة الأمّاة

لفضية اشيخ الذكتور الدعبك المعرِّمِي المُعرِّمُ عَلَيْ الْمُؤَمِّعُ مَا عَلَيْ فَكُوسُ الدعبك المعوم الإسلامية بجامعة الجزار



اللاصلى المنظمة النفسية للف في المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنطقة المنظمة المنطقة المنطق

### جُقُوقُ الطِّبْعِ مَعِنْفُونَ اللَّوَالْفُ

يُحظر طبعُ أو تصويرُ أو ترجمةً أو إعادةً تنضيد الكتاب كاملاً أو مجزًا أو تسجيلُه على أشرطة كاسيت أو إدخالُه على الكمبيوتر أو برمجتُه على أسطوانات ضوئية إلاّ بموافقةٍ خطية من المؤلّف

الطبعة الثانية ١٤٣٣هـ ٢٠١١م

دار الموقع

دار الموقع للنشر والتوزيع - الجزائر العاصمة edition@ferkous.com البريد الإلكتروني:

الموقع الرسمي للشيخ فركوس على الإنترنت: www.ferkous.com

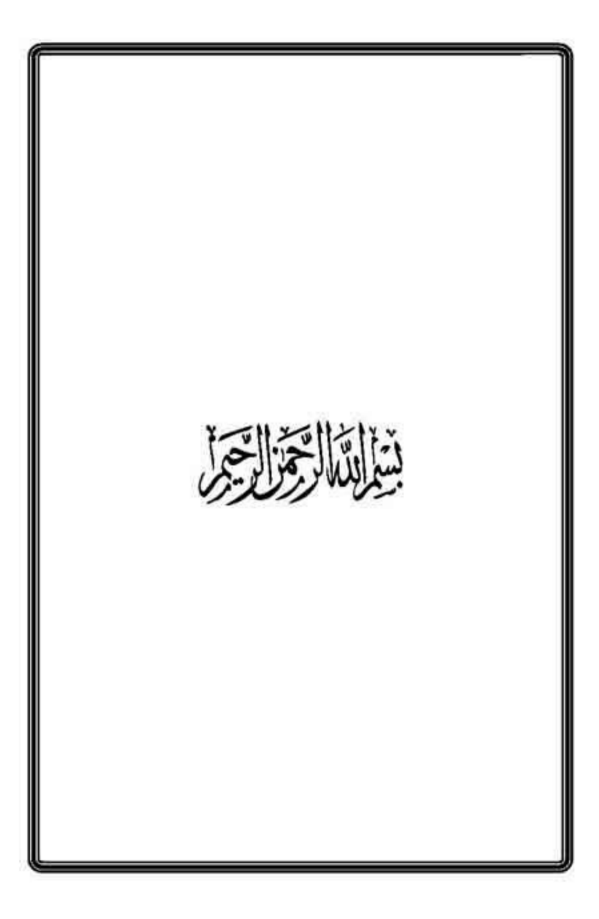
سسية الروسالاسالة

الآين المنظم النفيلي المنظم ا

ومعه بهد وتوجيج فِي تَجِيدِيدُ أَهْلِ ٱلإِصْرِلاَحِ وَسِيبِبُ بَقَرَاقِ ٱلأَمِّـةُ

> لفضير اشيخ الذكتور أَ<u>دُعَبُداً ل</u>مُعُرِّمُحُسَّلًا عَلَيْظُرُوسُ اُستاذ بكلية العلوم الإسلامية بجامعة الجزار

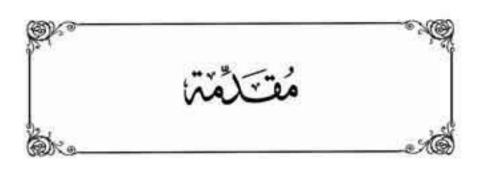




قال الله سبحانه وتعالى:

﴿ قُلْ هَلَاهِ مَسَيِيلِيّ أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيْ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَا آنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴿ ﴾ [سورة يوسف]

﴿ آدَعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ
الْمُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾
الْمُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾
[النحل: ١٢٥]



إِنَّ الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيِّئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضِلَّ له، ومن يُضلِلْ فلا هاديَ له، وأشهد أَنْ لا إله إلَّا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمَّدًا عبدُه ورسولُه.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [سورة آل عمران].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَدِحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآةً ۖ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَلَّهُ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ١٠٠٠ ﴿ [سورة النساء].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ ثَالَهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَمُولُوا فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ ثَا يُصَلِحُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَنَ يُطِعِ ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ثَلَى ﴾ [سورة الأحزاب].

أمًّا بعد:

فإنَّ أصدقَ الحديث كتابُ الله، وخيرَ الهديِ هديُ محمَّدٍ ﷺ، وشرَّ الأمور محدث اتُها، وكلَّ محدثةٍ بدعةٌ، وكلَّ بدعةٍ ضلالةٌ، وكلَّ ضلالةٍ في النار.

لقد كان استكتابي للكلمة الشهرية على الإنترنت يفرضه واجبُ القيام بالدعوة إلى الله، الثابتة الأصول في سُنَّةِ النبيِّ ـ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم ـ وسنَّةِ السلف الصالح من بعده، الذين أظهروا حُجَجَ الإسلام، ونشروا ■ الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ ۗ وصلاح أُمَّتِهِ محاسنَهُ، ودفعـوا عنه الشُّبَهَ بالحجَّة والبرهان، وحذَّروا عَّا أُقْحِمَ فيه من محدثات الأمور، وضلالات أهل البدع والأهواءِ التي هي سببُ كلِّ شقاوة، وبالصبر واليـقين سلكوا سبيلَ الدعوة إلى اللهِ على بصيرةٍ مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَٰذِهِ. سَبِيلِيّ أَدْعُوۤا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَّا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾ [سورة يوسف]، وجسَّدوا دعوتَهم بأسلوب الحكمة، والموعظة الحسنة مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ أَدُّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَيِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥].

هذا، وقد عملتُ في محاولةٍ لبلوغ هذا المرمى، وتحقيق هذا المعنى، على تسطير ما يُتَرَجَّى أن تحمله تلك الكلمات والله أسألُ أن يرزقنا الإخلاصَ في السرِّ والعَلَنِ، وأن يعيذَنا من فتنةِ القولِ والعَمَلِ، وأن ينصرَ دينَه، ويُعليَ كلمتَه، ويوفِّقَ القائمين على الدعوة إلى الله إلى ما فيه خيرُ دينِهم، وصلاحُ أُمَّتهم.

وآخرُ دعوانا أَنِ الحمدُ لله ربِّ العالمين، وصَلَّى اللهُ على مُحَمَّدٍ وعلى آله وصَحبه وإخوانِه إلى يوم الدِّينِ، وسَلَّم تسليمًا.

أبــو عبد المعز محمَّد علي فركوس الجزائر في: ٢٠ ربيع الثاني ١٤٢٧هـ الموافق ل: ١٧ مايو ٢٠٠٦م الأبطيلانج النفيين للفخرا الأبيث النفيية وصب لا أمنة التاميث النقامة وصب لا أمنة

## 

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصلاةُ والسلامُ على من أرسله اللهُ رحمةً للعالمين، وعلى آله وصَحْبِهِ وإخوانِه إلى يوم الدِّين، أمَّا بعدُ:

فإنَّ أشدَّ ما تكون إليه حاجة الأُمَّة اليوم هو انضواءُ أفرادِها تحت لوائها بحيث يمثِّل كلُّ فردٍ منهم لَبِنَةً قويَّةً صالحةً، تشيِّدُ بناءَ الأُمَّةِ، وترسِّخُ دعائِمَهُ، وتُعلي صَرْحَهُ؛ لأنَّ فسادَ الأُمَّةِ بفساد أفرادِها، ومَنَاطُ صلاحِ الأُمَّةِ بصلاح أبنائها، وقد أثنى اللهُ تعالى على خيرِ جِيلٍ عرفَتْهُ البشريةُ يحمل صفاتٍ لم تبلُغْها أُمَّةٌ لَمْ تَنْعَمْ بنعمةِ الإسلام، اتَّصف باستيعاب « لا إله إلَّا الله، محمَّدٌ رسول الله» على الوجه الذي أراده الله، فلم تكن عندهم كلمةً عابرةً، وهم بعيدون عن مقتضاها وعن منهجها الشامل لكلِّ مناحي الـحياة، ولا قضيَّةٌ خفيفةَ الوزن يقولونها بألسنتهم وقلوبُهم غافلةٌ عنها، وسلوكُهم الواقعي مخالفٌ لها أتمَّ المخالفة، وإنها عرفوها حقَّ المعرفة وقدَّروها حقَّ قدرها، قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرُ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، فكانوا أفرادًا متجانسين أهلَ مُعْتَقَدِ واحدٍ، يسيرون على مسارٍ واحدٍ لا عِوَجَ فيه كما أمرهم ربُّهم سبحانه: ﴿ وَأَنَّ هَلْاَ صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُومٌ ۗ وَلَا

تَنَّبِعُوا ٱلشُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]، ويؤلِّفون مجتمعًا مؤمنًا، له شخصيَّتُهُ الفذَّةُ القويَّةُ، وهم مُتكتِّلون على كلمة التوحيد الخالص استيعابًا وسُلوكًا وبصدقي وأمانةٍ، فتحقَّقتْ بعقيدة التوحيد أَوَّلُ وحدةٍ في تاريخ البشرية قائمةٍ على تجريد العبادة لله وحده بجميع أنواعها، وتجريدِ متابعةِ رسولِ الهُدَى محمَّدٍ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم، والاكتفاءِ به إمامًا وقدوةً، والعمل بسُنَّته والدعوةِ إليها، وتحذير الناس من الابتداع في دين الله تعالى، فكان أن ورَّث هذا التجريدُ وتلك المتابعةُ الصادقةُ ثمراتٍ حسنةً ارتفعوا بها عن الحضيض، واستحقُّوا التمكينَ في الأرض، فظهر على أيدِيهِمْ فتحُّ من الله لا مثيلَ له في التاريخ من قبلُ ولا من بعدُ، حيث



#### عناية الإسلام عناية الإسلام بالعنصر النفسي للفرد گُن

ومن خلال مقوِّمات هذا الجيلِ وثوابِتِهِ الأصيلةِ، تَبَلْوَرَتْ عنايةُ الإسلامُ بالعنصر النفسيِّ للفردِ؛ لأنَّ الإصلاح النفسيَّ للفرد هو القاعدةُ الأساسيةُ لصلاحه وصلاحِ أُمَّتِهِ، وهو الدِّعامةُ الأولى لاستقامته وسعادِته في الدارين، إذ إنَّ نفسَ الفرد مركَّبةٌ \_ من حيث القُوَّةُ والغَلَبةُ \_ من شِقَين:

شِقِّ فطري إيجابيِّ أصيلٍ، جُبِلَتْ فِطرتُهُ على محبَّةِ
 الحقِّ والخير، فهي مستعدَّة لإدراك معرفة الحقائق، وتسعد

₹ ١٨ ك الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ قَ بإدراكها، وتأسى على مخالفتها، ولولا المعارض لبقيت على حالتها من السلامة والاستقامة، فهي مقتضيةٌ لدين الإسلام، ومستلزمةٌ للإقرار بالـخالق سبحـانه ومحبَّتِهِ وإخلاص الدِّين له، قال ابنُ تيمية عَظَلْكَ: «لقد أودع اللهُ عزَّ وجلَّ في قلـوبِ العباد من الـمعارف الفِطرية الضرورية ما يفرِّقون به بين الحقِّ والباطل، وما يجعلها مستعدَّةً لإدراك الحقائق ومعرفتها، ولولا ما في القلوب من هذا الاستعداد والتمكُّن لَـمَا أفاد النظرُ والاستدلالُ ولا البيانُ، كما أنه سبحانه جعل الأبدان مستعدَّةً للاغتذاء بالطعام والشراب، ولولا هذا الاستعداد لَمَا أمكن تغذيـتها وتربيتها، وكما أنَّ في الأبدان قـوَّةً تفرِّق بين الغذاء الملائم والمنافي، ففي القلوب قوَّةٌ تفرِّق بين الحقِّ

الإصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمَّتِهِ
 و الباطل أعظم من ذلك »(١).

• وشِقٌ سلبيٌ عارِضٍ على الفِطرة التي قد تضعف ويَخْفُتُ نورُها فيعرِضُ لها ما يغيِّرها ويحوِّلها إلى مِلَلِ الكفر والشِّرك بسبب مؤثِّراتٍ خارجية كالطبائع الشرِّيرة، والبيئة السيِّئة التي يتربَّى فيها الإنسان منذ صغره، ففي الحديث: «مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلَّا يُولَدُ عَلَى الفِطْرَةِ فَأَبُواهُ يُهُوِّدَانِهِ وَيُنَصِّرَانِهِ وَيُمَجِّسَانِهِ كَمَا تُنتَجُ البَهِيمَةُ بَهِيمَةً جُمْعَاءَ هَلْ وَيُنصِّرَانِهِ وَيُمَجِّسَانِهِ كَمَا تُنتَجُ البَهِيمَةُ بَهِيمَةً جُمْعَاءَ هَلْ فَيُسُونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ » (١٠)، أو بسبب نزغاتٍ شيطانيةٍ

 <sup>(</sup>١) «درء تعارض العقل والنقل» لابن تيمية (٥/ ٦٢).

طائشةٍ تميل به عن الجادَّةِ وتنحرف به عن سواء السبيل، وإلى هذا المعنى يشير النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم بقوله فيها يروي عن ربِّه تبــارك وتعالى أنَّه قال: « إِنِّي خَلَقْتُ عِبَادِي حُنَفَاءَ كُلُّهُمْ، وَإِنَّهُمْ أَتَتْهُمُ الشَّيَاطِينُ فَاجْتَالَتْهُمْ عَنْ دِينِهِمْ، وَحَرَّمَتْ عَلَيْهِمْ مَا أَحْلَلْتُ لَهُمْ، وَأَمَرَتْهُمْ أَنْ يُشْرِكُوا بِي مَا لَمُ أَنْزِلْ بِهِ سُلْطَانًا»(١)، فارتبط مصيرُ الإنسانِ في دنياه وآخرته بِرُجْحَانِ أحدِ الشِّقَّين: شِقِّ الخير والتقوى، أو شِقَّ الشرِّ والفجور، فمن طهَّر نفسَه بطاعة الله، وأصلحها من الأخلاق الدنيئة والرذائل فقد أفلح وربح، ومن

■ الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ على النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ أخملها ودسَّاها حتى ركب المعاصي وترك طاعةَ الله فقد خاب وخسر، وأصلُ هذا المعنى قول الله تعالى: ﴿ وَنَغَسِ وَمَا سَوَّنِهَا ۞ فَأَلْمُمُهَا فَجُورَهَا وَتَقُونِهَا ۞ قَدْ أَفَلَحَ مَن زَّكُنْهَا اللَّ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا اللَّ ﴾ [سورة الشمس]. لذلك أرسـل اللهُ الرسلَ لتذكِّر النفسَ بوجـوب المحافظةِ على طهارة فِطرَتها المتجلِّية في معرفةِ الله ومحبَّتِهِ والإخلاصِ له وإيـثارِه على غيره، وتُنبِّـهُها عليه، مع التفصيل والبيان، وتعرِّفها الأسبابَ المعارضةَ لموجَب الفطرة المانعة من اقتفاء أثرها، كما حذَّرت من الاستسلام للنَّزَعات الشيطانية والطبائع الشرِّيرةِ الطارئة على النفس التي تُضْعِفُ من عزمها، وترمي بها في بُـؤرِ الضـلال وساحات الهوي، وتنحرفُ بها عن سواء السبيل فدعت

﴿ اللهِ تَخْلَيْصِ الفطرة من كلِّ ما قد يُعَكِّرُ صفاءَهَا ويُذهب الله تخليص الفطرة من كلِّ ما قد يُعَكِّرُ صفاءَهَا ويُذهب نقاءَهَا مَا يلابسها من الشوائب والعوالق المدنِّسة قال تعالى: ﴿ فَأَقِدْ وَجَهَكَ لِلرِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱللهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْها لَا يَعِينُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

قال ابن القيِّم ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) دشفاء العليل> لابن القيِّم (٢/ ٨٢١).

الإصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أمَّتِهِ وصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ معايير الهداية التي جاءت بها الرسلُ تقوم دعوةُ المصلحين إلى توحيد الله ربِّ العالمين وعبادتِه ومحبَّتِهِ والإخلاصِ له، فهو أصلُ الدِّين، ودعوةُ جميعِ الأنبياءِ والمرسلين، وهو ركنُ الأعمال وشرطُ التمكين في الدنيا، والنجاةِ في الآخرة، وبه تتَّحدُ الأُمَّةُ وتجتمع على إمامها وقدوتها محمَّدِ صَلَّى الله عليه وآله وسَلَّم، فلا وحدة بدون توحيدٍ، ولا اجتماع بدون اتِّباع.



## ميدان دعوة المصلحين فيد

وميدانُ الإصلاح يدعو القائمين به إلى تطهير الفطرةِ من الأخلاط والشوائب ميًّا يضادُّ التوحيدَ الخالصَ، والتحذيرِ من دعاوي الجاهليةِ ومظاهرِ الشرك وأشكالِ الْخُرَافَةِ وأنهاطِ البِدَع، ومحاربةِ كلِّ أسبابِ الانحرافِ عن دِينِ الفطرةِ بإظهارِ الحقِّ، والأمرِ بالمعروف والنهي عن المنكر بوسيـلةِ العلم الشرعيِّ الصحيح الذي هو مادَّةُ الإسلامِ وموضوعُه، وبمنهجِ مستمَدٌّ من الكتاب والسُّنَّةِ وما عليه سلفُ الأُمَّة.

■ الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ ۗ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ كما أنَّ ميدانَ الإصلاح ينادي أصحابَه إلى ربطِ النفـوس بشريعة الله الشاملة لجميع ميادين الحياة فيها يحتاجه الناسُ لصلاح دنياهم وآخرتِهم، وغرسِ الأخلاق الفـاضلةِ ومبادئ البِرِّ والإحسانِ والتعاوُنِ على الحقِّ والخيرِ بالأسلوب الدَّعَوِيِّ المُنْبَثِقِ من قوله تعالى: ﴿ أَدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِأَلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥].

كما أنَّ ميدانَ الإصلاح يتطلَّبُ من القائمين عليه من دعاة الحقِّ أن يكونوا على بصيرة بالمجال الدعوي: من علم دقيق بالشرع ومقاصده العليا، ومراميه النبيلة، مع الصِّلة الوثيقة بالله تعالى: ﴿ قُلْ هَنذِهِ مَسَييلِي آدَعُوا لِلَى الصَّلة الوثيقة بالله تعالى: ﴿ قُلْ هَنذِهِ سَبِيلِي آدَعُوا لِلَى السَّلة عَلَى بَصِيلِي آنا وَمَن اتَبَعَنِي وَسُبْحَن اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ

◄ ٢٦ : الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمَّتِهِ : ٱلْمُشْرِكِينَ ۞﴾ [سورة يوسف]، وأَنْ يبتعدوا في مسيرتهم الدعويةِ عن الجفوة والغِلظة وسوءِ الأدب والمنقلب، فالرِّفقُ في الأسلوب من أبرز خصائص دعوة الحقُّ، وأن يتَنَزُّهوا عن الأغراض الدنيئة والاغترار بالدنيا؛ لأنَّ الانشغال بها والتلهِّيَ عن الآخرة أوَّلُ طريقِ الضَّيَاع، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا ثُلْهِكُمْ أَمُولُكُمْ وَلَا أَوْلَنَدُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَن يَفْعَلَ ذَالِكَ فَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ۞﴾ [سـورة المنافقون]، وأَنْ يلتزموا التوكُّلَ على الله والتحلِّيَ بالصبر على دعوتهم إلى الخير والرُّشْدِ والسُّؤْدُدِ، ويعتبروا بها واجه النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَـلُّم من كلِّ أشكال الصدود والفجور، وكلِّ ألوان الكنود والجحودِ، فَصَبَرَ عليها وصابر ورابط حتى

الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمَّتِهِ
 أتمَّ اللهُ دعوتَهُ، وانتشرت في الآفاق.

إنَّ صَبْرَ الدعاةِ المصلحينَ على ما يصيبهم هو من عزائم الأمور؛ لأنه صبرٌ على استكبار الجاحدين، وجفوة العصاة، وعَنت المدعوِّين، وهو من علامات أهل الصلاح المتَّقين قال تعالى: ﴿ وَمَا لَنَآ أَلَّا نَنُوَكَّلَ عَلَى اللَّهِ وَقَدّ هَدَىٰنَا شُبُلَنَا ۚ وَلَنَصَهِ رَكَ عَلَىٰ مَاۤ ءَاذَيْتُمُونَاۚ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَّكُّلِ **ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ۚ ۞﴾** [سورة إبراهيم]، كما هو من صفات الأئمَّة المقتدى بهم، قال تعالى: ﴿ وَيَحَكَّلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةُ يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوآ وَكَانُواْ بِعَايَنَتِنَا يُوقِنُونَ ١٠٠٠ ﴾ [سورة السجدة].

هذا، وإذا تـحقَّقت الدِّعـامةُ الأولى لصلاح الفرد بإصلاح نفسه فقد استقامت لَبِنَةٌ لمجتمَعِهِ المسلمِ تنتظمُ الإسلام المنقامة وصلاح النفسي الفرد الساس استقامة وصلاح أمنيه الله جانبها لَبِنَاتُ قويَّةٌ صالحةٌ يُشَيَّدُ بها صَرْحُ أُمَّةِ الإسلام، كالبنيان المرصوص يشدُّ بعضُه بعضًا، تَقَرُّ بها أعينُ الموحِّدين في تماشكها وعِزَّتها وتمكينها وهَيْمَنَتِهَا، وتحتلُّ صدارة المجتمعاتِ على مدى الزمان وفي كلِّ الأحوال، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَا فِيهِ أُمَّةُ كُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَإَنَارَبُكُمُ أَمَّةً وَحِدَةً وَإَنَارَبُكُمُ مَا فَعَدُوبِ الله عَلَى المُعَادِهِ الله المناه الله المناه المناه الله المناه ا

قال الشيخ العلَّامة ابن باديس رَخَالُكُم: «فصلاحُ النَّفْسِ هو صلاحُ الفَرْدِ، وصلاحُ الفردِ هـو صلاحُ المجموعِ، والعنايةُ الشرعيَّةُ متوجِّهةٌ كُلُّهَا إلى إصلاحِ النفوسِ؛ إمَّا مباشرةً وإمَّا بواسطةٍ، فها مِنْ شَيْءٍ مِمَّا شَرعَهُ اللهُ تعالى لعبادِه من الحقِّ والخيرِ والعدلِ والإحسانِ، إلَّا وهو راجعٌ عليها بالصَّلاح، وما من شيء نهى اللهُ تعالى عنه راجعٌ عليها بالصَّلاح، وما من شيء نهى اللهُ تعالى عنه

■ الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمِّتِهِ ٢٩ ﴾ من الباطلِ والشَّرِّ والظُّلْم والسُّوءِ، إلَّا وهو عائدٌ عليها بالفساد؛ فتكميل النَّفْسِ الإنسانيَّةِ هو أعظمُ المقصودِ من إنزالِ الكتبِ وإرسالِ الرُّسلِ، وشرع الشَّرَائِع»(١). نسألُ اللهَ تعالى أن يُصلِح أَمْرَ هذه الأُمَّة كما أصلح أَمْرَ أَوَّلِهِا، وأن يفتح علينا بالاعتصام بحبله المتين، وأن يجمعَ كلمتَنَا على التقوى والدِّين، وأن يهب لنا من لدنه رحمةً وعلمًا ورشدًا، وأن يُوَفِّقَ القائمين على الإصلاح في دعـوتهم، ويُسَدِّدَ خطاهم، ويجمعَهم على التعاون على البِرِّ والتقـوى والتواصي بالحقِّ والصبر، واللهُ من وراء القَصْدِ وهو يهدي السبيل.

وآخر دعـوانا أنِ الحمد لله ربِّ العالمين، وصَلَّى اللهُ ُ

<sup>(</sup>۱) <ابن بادیس: حیاته وآثاره> (۱/ ۲۳۳).

على نبيًّنا محمَّدٍ، وعلى آله وصحبه وإخوانه إلى يوم الدِّين، وسلَّم تسليمًا.

الجزائر في: ١٩ شعبان ١٤٢٧هـ الموافق ل: ١١ سبتمبر ٢٠٠٦م

615 20d

نِقدْ وَتُوطِيعُ فِي بَحِدِ بِدُ أَهُلِ الإِصْلاحِ وَسَرِبُ بِهُ أَهُلِ الإِصْلاحِ وَسَرِبُ بِهُ مَا الْأَمْ الْأَمْ الْأَمْ

## بفالسالخزالجيل

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصلاةُ والسلامُ على مَنْ أرسله اللهُ رحمةً للعالمين، وعلى آله وصَحْبِهِ وإخوانه إلى يوم الدِّين، أمَّا بعد:

فعلى إِثْرِ نشرِ مقالةِ «الإصلاحُ النفسيُّ للفردِ أساسُ استقامتِهِ وصلاحِ أُمَّتِهِ » وُجِّهَ إِلَىَّ انتقادٌ من شخصية يائسةٍ من وحدة الأمَّة واجتماعها، مختومٌ بطابع التردُّدِ والتساؤلِ في شُبهةِ تحديدِ أهلِ الإصلاحِ مع تبايُنِ مناهجهم وعقائدهم، ثمَّ عرَّج على سببِ تفرُّق الأُمَّة ﴿ ٣٤ ﴿ الإصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمُتِهِ قَوْ لَا وَتَشْتُتِهَا، ونسبَهَا ظُلُمُ إلى من يحملون لواءَ التوحيد قولًا وعملًا ودعوة، وتطاولَ على أهل العلم الربانيِّين بالتنقيص واللَّمز، وتجاسرَ على فتاويهم المبنيَّة على العلم والبصيرة بالابتذال والامتهان.

وقد رأيت من الإنصاف أن أضع نص انتقاده للعيان، من غير تصرُّفِ أو نقصان، ثمَّ أعقبه بردِّ أخويً سالمٍ من الشنآن، وبأسلوب الموعظة والحكمة والبرهان، قصد توضيح مفاهيم خاطئةٍ سَرَتْ في الأذهان، وردَّدوها على اللسان، وسلكوا بها طُرُقَ الهوى والردى، وسبيل الغواية والعمى، والله المستعان.

وهذا نصُّ انتقاده:

« السلام عليكم ورحمة الله وبعد،

الإصلاحُ النفسيُ للفرد الساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمْتِهِ وصلاحُ النفسيُ للفرد الساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمْتِهِ المين.
 أعزَّكم اللهُ وحفظكم من كلِّ مكروهِ آمين.
 اعلموا أستاذي الجليل أني أحبُّكم فيها يحبُّ المؤمن أخاه المؤمن.
 أخاه المؤمن.

لقد اطَّلعتُ على الكلمة الشهرية التي تؤكِّدون في ثناياها أنَّ صلاحَ الأمَّة يكون بصلاح أفرادها، وكأنكم تتبَّنُوْنَ النظريةَ الغشتالتية (Gueshctalt-théorie) الألمانية، وهذا ما أراه غير مناسب في قضيَّة إصلاح الأمَّة الإسلامية. فلو سلَّمْنا فَرَضًا أنَّ صلاحَ الأفرادِ يُؤدِّي إلى صلاح الأُمَّة، فهذا يعني أنَّنا نتطرَّق للنتيجة دون تقديم منهجيةٍ لبلوغ الهدف، ومِن ثَمَّ السؤال: من يقوم بإصلاح الفرد ؟ سيكون الجواب بكلِّ ارتجالٍ: العلماء طبعًا. والسؤال الذي يليه كيف يستمع الفرد إلى علمائه وهُمْ متفرِّقون

◄ ٣٦ > الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ قَ ولم يستطيعوا تحديد الأولويات. دماء المسلمين تُسفك، وأعراضهم تُستباح، ويُهان أعزُّ ما يحبُّون، وعلماؤنا في غير ذلك يُفتون: هذا يفتي في الحيض وذاك في النفاس والآخر في جواز قتل النمل والذباب من عدمه. بل ذهب بعضهم من علماء البَلاط الذين ينتسبون إلى الوهَّابية، إلى القول بأنَّ الله سخَّر أمريكا للدفاع عن المملكة لإضفاء الشرعية على تدنيس البقاع الشريفة من طرف حفدة القردة والخنازير.

أستسمحكم سيِّدي على شرود مشاعري وضعفي على مقاومة ثورانها، إنه غضبٌ في سبيل الله وليس إلَّا. وسوف تكون لي اتِّصالاتٌ أخرى لاحقًا إذا ما لم أكن قد أزعجتكم.

أخوكم في الله. من الرغاية-الجزائر العاصمة».

\* فأقول \_ وبالله التوفيق وعليه التكلان \_:

لا يخفى على مُتَبَصِّرِ بالفِرَقِ والمناهج الدَّعويةِ أنَّ أهلَ السُّنَّة والجماعةِ يتَّفقون على الاستدلال بالكتاب والسُّنَّة في كانَّةِ أمورهم وجميع مسائل وقضايا الاعتقاد والتشريع والسلوكِ، ويسترشدون بفهم السلف الصالح لنصوص القرآن والسنَّة، من الصحابة والتابعين ومن الْتزم بمنهجهم واقتفي أثرَهم. وموضوعُ مقالةِ «الإصلاح النفسي للفرد أساسُ استقامته وصلاح أُمَّته» جاءت وَفْق هذا المعنى من الاقتصار في مصدر التلقِّي على الاستدلال بالآيات القرآنية والأحاديث الصحيحة، ذلك النَّبْعُ

₹ ٢٨ : الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ = الصافي الذي نَهِلَ منه السلف عقائدَهم وتصوُّراتِهم، واستقَوْا عباداتِهم ومعاملاتِهم، وسلوكَهم وأخلاقَهم، بل هم في منأًى عمَّا الْتزم به أهلُ الأهواء والبدع من جعل مصدر التلقِّي العقلَ الذي أفسدته تُرَّهاتُ الفلاسفة، وخزعبلاتُ المناطقة وتمحُّلات المتكلِّمين، فكيف يلجأ أهل الإيهان إلى الاستناد إلى نظرياتٍ فلسفيـةٍ غربيةٍ، وتَبَنِّي أَفَكَارِهَا ؟! والله تعالى أتمَّ هذا الدِّينَ فلا ينقصُه، ورضِيَه فلا يَسْخَطُه أبدًا، قال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثَمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣]، وقال تعالى: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ تِبْيَنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةً وَيُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴿ ۗ ﴾ [سورة النحل]، وقال صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم: « **وَايْمُ** 

■ الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ ٢٩ ٢ ١ الله لَقَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى مِثْلِ البَيْضَاءِ، لَيْلُهَا وَنَهَارُهَا سَوَاءٌ»(''، وقد حفظ الله تعالى هذا الدِّينَ، وصَانَهُ من الضَّياع، وهيَّأَ له من الأسبـاب والعواملِ التي يسَّرت نقْلَه وبقاءَه، قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِظُونَ ۗ ﴾ [سورة الحجر]، وقيَّضَ اللهُ تعالى لهذه الأمَّةِ رجـالًا من أهل السُّنَّةِ والجماعة حفظ بهم ذِكْرَهُ، وصـان رسالتَه، فلم يتركوا ساعةً من ليل أو نهارٍ إلَّا أمضَوْها بالإيمان والعلم والاستنباط، وملؤوا بعلومهم ومصنَّفاتهم شتَّى الفنونِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه في «المقدِّمة» باب اتباع سنَّة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: (۵)، من حديث أبي الدرداء ، والحديث حسَّنه الألباني في «السلسلة الصحيحة» (۲۸۸)، وفي «صحيح الجامع» (۹).

 ◄ ﴿ ٤ ﴾ الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ قَ ومختلفَ المعارف من قواعد مصطلح الحديث وأصول الدِّين والفقه وقـواعد اللغة والتفسير وغيرها، حتى وُصِفُوا بنَقَلَةِ الدِّينِ وحَفَظَتِهِ، وحَمَلَةِ الشريعة، ودعامة الدعـوة، وأركانِ الرسـالة التي وصلتنــا كاملةً غيرَ منقوصةٍ كما أنزلها الله سبحانه لا اعوجاجَ فيها ولا انحرافَ، واستندت دعوتهم إلى الله تعالى وتبليغ الرسالة ـ في تقرير مشروعيتها ـ إلى وجوب موافقتها للنصوص الشرعية العامَّة أو الخاصَّة أو لقواعدَ شرعيةِ كلِّيةٍ، وعلى منهجهم هذا يتمُّ الإصلاح النفسي للفرد لكونه اللبنَّة الأولى للأمَّة وذلك بالاستدلال على ما فُطرت عليه النفوسُ من الإيمان بالمشاهَد المحسوس، وتطهير عقيدته من كلِّ ما يدنِّسها للمحافظة عليها سالمةً على الفطرة

 الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمَّتِهِ التي فَطَرَ اللهُ الناسَ عليها، وتصحيح عبادته ومعاملاته بالتوجيه والإرشاد والدعوة بالتي هي أحسن، مع تقرير الحجج الصحيحة وإبطال الشُّبَه الفاسدة بما يشفي ويكفي، فكانوا مثل ما أمر به تعالى: ﴿ وَلَكِينَ كُونُوا رَبَّكِنِيِّعِنَ بِمَاكُنتُمْ تُعَكِّمُونَ ٱلْكِئَنَبَ وَبِمَا كُنتُمْ تَذَرُسُونَ ۞﴾ [سورة آل عمران]، كيف لا ؟! وهذا المنهج قائمٌ على الصحيح المنقول الثابت بالكتاب والشُّنَّة والآثار السلفية الواردة عن الصحابة والتابعين من أئمَّة الهدى ومصابيح الدُّجَي، والذين سلكوا طريقهم، قال صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم: « خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ "''،

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «الشهادات» باب لا يشهد على شهادة جَوْرٍ
 إذا أشهد (٢٥٠٩)، ومسلم في «فضائل الصحابة» باب فضل=

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «الإمارة» باب قوله لا تزال طائفةٌ من أمّتي ظاهرين على الحقّ.. (٤٩٢٠)، والترمذي في «الفتن» باب ما جاء في الأثمّة المضلّين (٢٢٢٩)، وأحمد (٢١٨٨٩)، وسعيد ابن منصور في «سننه» (٢٣٧٢)، من حديث ثوبان .

بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِدٍ مَا تُوَلَّىٰ وَنُصَالِهِ جَهَنَّامٌ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ١٠٠٠ ﴿ [سورة النساء]، فهؤلاء هم أُمَّة الإجابة الذين عناهم النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم بقوله: «وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلاَّ مِلَّةً وَاحِدَةً، قَالُوا: وَمَنْ هِيَ يَا رَسُولَ الله ؟ قَـالَ: مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي »(١)، فالفرقةُ الناجيةُ والطائفة المنصورة كما جاء في الحديثين إنها هي المتمسِّكة بالشريعة اعتقادًا وقولًا وعملًا، ومن بلغ منهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في «الإيهان» باب ما جاء في افتراق هذه الأمَّة (۲) اخرجه الترمذي في حديث عبد الله بن عمرو في قال العراقي في «تخريج الإحياء» (۳/ ۲۸٤) «أسانيدها جياد»، والحديث حسنه الألباني في «صحيح الجامع» (۵۳٤۳).

درجة الفتيا في الدِّين فإنه يفتي في الحيض والنفاس وقتل النملة وإعفاء اللحية وتقصير الثوب والجلباب والجهاد وسائر العبادات والمعاملات، إذ كلُّها من مسائل الدِّين والإيهان من الحلال والحرام ومسائل الاعتقاد وغيرها، والحمد لله ليس فيها لبُّ وقشورٌ، فكلُّ ما جاء به الإسلام فهو لبابٌ، فهُمْ لا يهدرون من الشرع شيئًا ولا يهوِّنون من السُّنَّة مهما كانت، كما هي دعاوي الذين فرَّقوا دينهم ولم يعتصموا بحبل الله ولم يمتثلوا أمْرَ الله تعالى في قوله: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْدِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْمِ مَ فَرِحُونَ ١٣ ﴾ [سورة الروم]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَاتَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيْنَتُ وَأُوْلَتِيكَ لَمُتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ ١٠ ﴾

إنَّ أهل السُّنَّة والجماعة السائرين على منهج السلف الصالح غيرُ مختلفين، وآمالهم وآلامهم واحدةٌ نابعةٌ من عقيدتهم التي هي مبدأ دعوتهم، يركِّزون على إخلاص

الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمَّتِهِ قَ العبادة لله تعالى، والتحذير من الشرك وأسبابه ووسائله المؤدِّية إليه بُغيةَ إصلاح عقائد المسلمين وإزالة عوامل الانحرافات الاعتقادية والسلوكية المتفشِّية بينهم، تجتمع كلمتهم وتتوحَّد صفوفهم تحت راية التوحيد، إذ مبني التضامن الإسلامي لا يتمُّ إلَّا على عقيدة التوحيد، وهو مبدأ الانطلاق، مع التركيز على الإخلاص ومتابعة النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم، إذ لا وحدة إلَّا بالتوحيد، ولا اجتماع إلَّا باتِّباع، وعلى ضوئهما يفهمون الواقع ويهتمُّون بقضايا الأُمَّة المصيرية، وعقيدتهم جازمةٌ بأنَّ مصيرَهم المستقبليَّ بيد الله تعالى، وقد تكفَّل به إذا ما حقَّقْنا التغييرَ في أنفسنا على وَفق ما أمر اللهُ به ورسولُه ونهى عنه وزجر؛ لأنَّ الجزاءَ من جنس العمل، وحَسْبُهُم قوله تعالى: ﴿إِكَ

 الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ ﴾ [الرعد: ١١]، وقال تعالى: ﴿ إِن نَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَيِّتْ أَقْدَامَكُو ﴿ ﴾ [سورة محمّد]، وقــال صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم: « إذَا تَبَايَعْتُمْ بِالعِينَةِ وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ البَقَرِ وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ وَتَرَكْتُهُ الحِهَادَ، سَلَّطَ اللهُ عَلَيْكُمْ ذُلًّا لَا يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ »(١)، وقال صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم: « وَالله لَيُتِمَّنَّ اللهُ هَذَا الأَمْرَ حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مَا بَيْنَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في «الإجارة» باب في النهي عن العينة (٣٤٦٢)، وأحد (٤٩٨٧)، وأبو يعلى الموصلي في «مسنده» (٥٦٥٩)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٠٨٤٤)، والطبراني في «المعجم الكبير» (١٣٤١٠)، من حديث عبد الله بن عمر على. والحديث صحّحه الألباني في «السلسلة الصحيحة» (١١).

الإصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أمَّتِهِ قَصَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَ مَوْتَ لَا يَخَافُ إِلَّا اللهَ وَالذَّنْبَ عَلَى غَنَمِهِ، صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَ مَوْتَ لَا يَخَافُ إِلَّا اللهَ وَالذَّنْبَ عَلَى غَنَمِهِ، وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ » (١).

أمَّا أمَّة الدعوة فيْنتَانِ وسبعون فِرقة يرجع سبب تفرُّقها إلى فساد الاعتقاد نتيجة البُعد عن الكتاب والسُّنة، وما كان عليه سلف الأُمَّة من اعتقادٍ صحيحٍ وإخلاصٍ ومتابعةٍ، بخلاف أهل السُّنَّة فهي الفرقة الوحيدة التي استنَّت بسُنَّة النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم والْتزمت ما كان عليه هو وأصحابُه، وأعني بالمصلحين الذين

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «الإكراه» باب من اختار الضرب والقتل والهوان على الكفر (٦٥٤٤)، وابن حبّان في «صحيحه» (٦٦٩٨)، والهوان على الكفر (٦٥٤٤)، والطبراني في «الكبير» (٤/ ٢٢)، وأحمد في «مسنده» (٨٢٥٠٨)، والطبراني في «الكبير» (٤/ ٢٢)، من حديث خبّاب بن الأرتّ .

الإصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمّتِهِ وصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمّتِهِ والنّد النّزموا يُصلحون نفسية الأفراد، وإنها هم أولئك الذين الْتزموا هذا المنهج الربّاني في الدعوة إلى الله تعالى بالتخلية والتحلية والتطهير والإصلاح، فإنّهم «اللّذِينَ يَصْلُحُونَ إِذَا فَسَدَ النّاسُ» (١) كها جاء في السُّنّة، وكلُّ دعوةٍ لا تنطلق من هذا المبدأ فهي دعوةٌ يكسوها الضلال والإضلال، ومحكومٌ المبدأ فهي دعوةٌ يكسوها الضلال والإضلال، ومحكومٌ عليها بالفشل والهوان عاجلًا أو آجلًا.

أمَّا لفظة «الوهَّابية» فهي من إطلاق خصوم دعوة الحقِّ من أهل الأهواء والبدع يريدون بذلك نبْزَ الشيخِ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٢١٩)، من حديث سهل بن سعد هي، وأخرجه أبو عمرو الداني في «الفتن» (٢٥/١)، من حديث ابن مسعود هي. وصحّحه الألباني «السلسلة الصحيحة» (٣/٢٦٧).

 الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمَّتِهِ قَ محمَّد بن عبد الومَّاب رَخِاللَّهُ والتنقُّصَ من دعوته الإصلاحية إلى تجريد التوحيد من الشركيات، ونبذ جميع السبل إلَّا سبيل محمَّدٍ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم، وما دعوته ﴿ اللَّهُ إِلَّا امتدادٌ لدعوة المُتَّبعين لمحمَّدٍ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم من السلف الصالح ومن سار على نهجهم من أهل السنَّة والجماعة، التي لا تخرج عن أصولهم ولا عن مسلكهم في الدعوة إلى الله بالحجَّة والبرهان، قال تعالى: ﴿ قُلُ هَٰذِهِ؞ سَبِيلِيّ أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيٌّ وَشُبَّحَنَ ٱللَّهِ وَمَا آَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ ﴾ [سورة يوسف]، وقد كانت دعوتُه ودعوةُ أئمَّةِ الهدى والدِّين قائمةً على محاربة البدع والتعصُّبِ المذهبيِّ والتفرُّقِ، وعلى منع وقوع الفتن بين المذاهب والانتصار لها بالأحاديث الضعيفة والآراء

■ الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمَّتِهِ = 10 > ٢ ق الفاسـدة، وترك ما صحَّ عن النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم من السُّنن والآثار، كما حاربت دعوته تَنْزيل الإمام المتبوع في أتباعه مَنْزلةَ النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم في أُمَّته، والإعراض عن الوحي والاستغناء عنه بأقوال الرجال، فمثلُ هذا الالتزام بمذهبِ واحدٍ اتُّخِذَ سبيلًا لجعل المذهب دعوةً يُدعى إليها يـوالي ويعادي عليها، الأمر الذي أدَّى إلى الخروج عن جماعة المسلمين، وتفريق صفِّهم، وتشتيتِ وحدتهم، وقد حصل بسبب ذلك تسليطُ الأعداء عليهم واستحلال بيضتهم، فأهل السُّنَّة والجماعة إنها يدْعون إلى التمسُّك بوصيَّة رسول الله صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم المتمثِّلة في الاعتصام بالكتاب والسُّنَّة وما اتَّفقت عليه الأُمَّة، فهذه أصـولٌ معصومةٌ دون ما

﴿ ٧٥ ﴾ الإصلاحُ النفسيُ للفرد الساسُ استقامَتِهِ وصلاحُ أُمْتِهِ وَ الله وسَلَّم: ﴿ إِنِّي قَدْ خَلَّفْتُ سواها، قال صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم: ﴿ إِنِّي قَدْ خَلَّفْتُ فِيكُمْ مَا لَنْ تَضِلُّ وا بَعْدَهُمَا مَا أَخَذْتُمْ بِهِمَا، أَوْ عَمِلْتُمْ بِهِمَا: كَتَابَ اللهِ وَسُنَّتِي، وَلَنْ يَفْتَرِقَا حَتَّى يَرِدَا عَلِيَ الحَوْضَ ﴿ () وَقَال صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم: ﴿ فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدِ ﴿ ().

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في «المستدرك» (۳۱۹)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (۲۰۹۱۸)، من حديث أبي هريرة فلا. قال ابن عبد البرّ في «التمهيد» (۲۴/ ۳۳۱): (وهذا أيضًا محفوظٌ معروفٌ مشهورٌ عن النبي فلا عند أهل العلم شهرة يكاد يستغني بها عن الإسناد، وصحّحه الألباني في «صحيح الجامع» (۲۹۳۷). (۲۹۳۷) أخرجه أبو داود في «السنّة» باب في لزوم السنّة (٤٦٠٧)، والترمذي في «العلم» باب ما جاء في الأخذ بالسُّنة واجتناب البدع (٢٦٧٦)،

■ الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ على النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ إنَّ استصغارَ أهل السُّنَّة والجماعـة والتنقُّصَ من قدرهم بنبزهم «بالوهَّابية» تارةً، وبـ «علماء البَلاط» تارةً، وبـ «الحشوية» تارةً، وبـ «أصحاب حواشٍ وفروع» تارةً، وبه «علماء الحيض والنفاس» تارةً، وبه جهلة فقه الواقع» تارةً، وبد «تَلَفِيُّون أتباع ذنب بغلة السلطان» تـارةً، وبه «العُملاء» تـارةً، وبه «علماء السلاطين»، ما هي إلَّا سُنَّة المبطلين الطاعنين في أهل السُّنَّة السلفيين، ولا تزال

وابن ماجه في «المقدِّمة» باب اتباع سُنَّة الخلفاء الراشدين (٤٢)، والحاكم في «المستدرك» (٣٢٩)، والحاكم في «المستدرك» (٣٢٩)، وأحمد (١٦٦٢٩)، من حديث العرباض بن سارية ، والحديث حسنه البغوي في «شرح السنَّة» (١/ ١٨١)، وصحَّحه ابن الملقِّن في «البدر المنير» (٩/ ٥٨٢)، والألباني في «صحيح الجامع» في «البدر المنير» (٩/ ٥٨٢)، والألباني في «صحيح الجامع»

 ◄ ٢٠ الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ قَ سلسلة الفساد متَّصلةً لا تنقطع يجترُّها المرضى بفساد الاعتقاد، يطلقون عباراتهم الفَجَّة في حقِّ أهل السُّنَّة والجماعة، ويلصقون التهم الكاذبة بأهل الهدي والبصيرة، لإبعاد الناس عن دعـوتهم، وتنفيرهم عنها وصـدِّهم عيًّا دعَـوْا إليه، والنظر إليـهم بعين الاحتقار والسخط والاستصغار، وهذا ليس بغريبِ ولا بعيـدٍ على أهل الباطل في التجاسر على العلماء وما يحملـونه من علم وديـنٍ باللمز والغمز والتنقُّـص، فقد طُعن في النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم بألقابٍ كاذبةٍ ووُصِف بأوصافٍ خاطئةٍ، قال تعالى: ﴿كَنَالِكَ مَا أَنَّى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُوا سَائِرُ أَوْ بَحْنُونًا ﴿ أَنَوَاصَوَا بِدِءً بَلَ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ٣﴾ ﴾ [سورة الذاريات]، وقد جاء هذا الخُّلُق الذميم

الإصلاحُ النفسيُ للفرد الساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمْتِهِ وصلاحُ النفسيُ للفرد الساسُ السقامَتِهِ وصلاحِ أُمْتِهِ صَلَّى اللهُ عليه على لسان رجلٍ من الخوارج في قوله للنبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم: «اعْدِلْ» (۱)، وقال آخَرُ منهم لعثمان ﷺ
 عندما دخل عليه ليقتله ــ: «نعثل» (۱). قال: الشاطبي:

(٢) أخرجه ابن الجعد في «مسنده» (٢٢٣٩)، وابن سعد في «الطبقات الكبرى» (٣/ ٥٨)، من حديث كنانة مولى صفية قال: «رأيت قاتل عثمان في الدار رجلًا أسود من أهل مصر يقال له: جبلة باسطٌ يديه \_ أو قال: رافعٌ يديه \_ يقول: أنا قاتل نعثل».

قال ابن الأثير في «النهاية» (٥/ ٨٠): «كان أعداء عثمان هي يُسمُّونه نعثلًا تشبيهًا برجلٍ من مصر، كان طويل اللحية اسمه: نعثل، وقيل: النعثل: الشيخ الأحمق وذكر الضِبَاع».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «أبواب الخمس» باب ومن الدليل على أنَّ الخمس لنوائب المسلمين (۲۹۲۹)، ومسلم في «الزكاة» باب ذكر الخوارج وصفاتهم (۲٤٤٩)، وابن ماجه في «المقدِّمة» باب في ذكر الخوارج (۱۷۲)، وابن حبَّان في «صحيحه» (٤٨١٩)، وأحمد (١٤٤٠٥)، من حديث جابر بن عبد الله هي .

والطعن في ورثة الأنبياء بريد المروق من الدِّين، ﴿ فَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِشَنَهُ أَوْ

يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيدُ ﴿ آلَ اللهِ وَ النور]، ومتى وُجدت مُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيدُ ﴿ آلَ اللهِ وَ النور]، ومتى وُجدت أُمَّةٌ ترمي علماءَها وصفوتها بالجهل والتنقُص فاعلم أنهم على بابِ فتنةٍ وهَلَكةٍ، وأيُّ سعادة تدخل على أعداء على بابِ فتنةٍ وهَلَكةٍ، وأيُّ سعادة تدخل على أعداء الإسلام بمثل هذا الأذى والبهتان.

<sup>(</sup>١) «الاعتصام» للشاطبي (٢/ ٢٣٩).

 الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ هذا، وأهل السُّنَّة والجماعة لا ينازعون الحاكمَ الأمرَ ولا يَنْزِعون عنه يدًا إلَّا مع ظهـور كُفْرٍ بَـوَاح توفَّرت شروطُهُ وانتفَتْ موانعُه، بل يدْعون له بالصلاح والهداية، ويطيعونه في العُسر واليُسْر، والمنشطِ والمَكْرهِ وفي المعروف دون المعصية، لقوله صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم: «يَكُونُ بَعْدِي أَثِمَّةٌ لَا يَهْتَدُونَ بَهُدَايَ، وَلَا يَسْتَنُّونَ بسُنَّتِي، وَسَيَقُومُ فِيهِمْ رِجَالٌ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُ الشَّيَاطِينِ فِي جُثْمَانِ إِنْسِ، [قَالَ حُذَيْفَةُ بْنُ اليَهَانِ]: قُلْتُ: كَيْفَ أَصْنَعُ يَا رَسُولَ الله إِنْ أَذْرَكْتُ ذَلِكَ ؟ قَالَ: تَسْمَعُ وَتُطِيعُ الأَمِيرَ وَإِنْ ضَرَبَ ظَهْرَكَ وَأَخَذَ مَالَكَ فَساسْمَعْ وَأَطِعْ » (١)، وقدال صَلَّى اللهُ

أخرجه مسلم في «الإمارة» باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين
 عند ظهور الفتن (٤٧٨٥)، والحاكم في «المستدرك» (٨٦٧٣)،=

الإصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمْتِهِ اللهُ عليه وآله وسَلَم: «عَلَى المَرْءِ المُسْلِمِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِيهَا عَبَهُ وَلَهُ وَسَلَمٌ وَالطَّاعَةُ فِيهَا أَحَبَّ وَكَرِهَ، إِلَّا أَنْ يُؤْمَرَ بِمَعْصِيَةٍ، فَإِنْ أُمِرَ بِمَعْصِيةٍ فَلَا صَمْعَ وَلَا طَاعَةً »(1).

ومن لوازم طاعتهم: متابعتُهم في الصوم والفطر، والتضحية، فيصومُ بصيامهم في رمضان، ويفطر بفطرهم

والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٧٠٨٤)، من حديث حذيفة ...

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «الأحكام» باب السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية (٦٧٢٥)، ومسلم في «الإمارة» باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية، وتحريمِها في المعصية (٤٧٦٣)، وأبو داود في «الجهاد» باب في الطاعة (٢٦٢٦)، والترمذي في «الجهاد» باب ما جاء: لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق (١٧٠٧)، والنسائي في «البيعة» باب جزاء من أمر بمعصية فأطاع (٢٠٠٦)، وابن ماجه في «الجهاد» باب: لا طاعة في معصية الله (٢٨٦٤)، وأحمد ماجه في «الجهاد» باب: لا طاعة في معصية الله (٢٨٦٤)، وأحمد ماجه في «الجهاد» باب: لا طاعة في معصية الله (٢٨٦٤)، وأحمد ماجه في «الجهاد» باب: لا طاعة في معصية الله (٢٨٦٤)، وأحمد ماجه في «الجهاد» باب: لا طاعة في معصية الله (٢٨٦٤)، وأحمد ماجه في «الجهاد» باب: لا طاعة في معصية الله (٢٨٦٤)، وأحمد ماجه في «الجهاد» باب: لا طاعة في معصية الله (٢٨٦٤)، وأحمد ماجه في «الجهاد» باب: لا طاعة في معصية الله (٢٨٦٤)، وأحمد من حديث عبد الله بن عمر هيك.

ومن لوازم طاعتهم أيضًا: عدم إهانتهم، وتركُ سبِّهم ولعنهم، والامتناعُ عن التشهير بعيوبهم لئلًا يُفتحَ بابُ التأليب عليهم وما يجرُّ ذلك من الفساد يعود على الناس بالشرِّ المستطير.

بل أهل السُّنَّة والجهاعة عُرفوا بالصدق في مناصحة الحكَّام والصدع بالحقِّ بأسلوب الحكمة والموعظة الحسنة، من غير تعنيف ولا غلظة ولا فَظَاظَةٍ، ولا تحريضٍ على التكفير والتفجير ولا أسلوب الفجاجة وكلمات السوء والمنكر؛ لأنَّ مناصحة أئمَّة المسلمين منافيةٌ للغِلِّ والغِشِّ كما أخبر النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم بقوله: «قُلَاثُ كما أخبر النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم بقوله: «قُلَاثُ لا يَغِلُّ والنَّصِيحَةُ لا يَعْلَى والنَّصِيحَةُ لَا يَعْلَى والنَّصِيحَةُ لا يَعْمَلِ، وَالنَّصِيحَةُ اللهُ وسَلَّم العَمَلِ، وَالنَّصِيحَةُ النَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ اللهُ عَلَى اللهُه

إنَّ أهل السُّنَّة والجهاعةِ يَزْهَدون في الـمناصب والولايات، ولا يطمحون فيها عند الـحكَّام من الدنيا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٦٣١٢)، من حديث جبير بن مطعم ك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في «العلم» باب ما جاء في الحثّ على تبليغ السياع (٢٦٥٨)، من حديث عبد الله بن مسعود ، وابن ماجه في «المقدِّمة» (٢٣٠)، وابن حبَّان (٢٨٠)، من حديث زيد بن ثابت ، وأخرجه ابن ماجه في «المناسك» باب الخطبة يوم النحر (٣٠٥٦)، والدارمي في «سننه» (٢٣٢)، والحاكم في «المستدرك» (٢٩٤)، وأحمد (٢٦٢٦)، من حديث جبير بن مطعم . قال ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١/٧١٧): «إسناده جيد» وصحيحه ابن حجر في «موافقة الخبر الخبر» (١/٢١٧)، والألباني في «صحيح الجامع» (٢٧٦٦)، والألباني

■ الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ على النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ والجاه، ولا يداهنونهم بدينهم، ولا يتاجرون بعلمهم، ولا ينــافقون غيرهم، ويعلمون أنَّ «مَنْ أَتَى السُّلْطَانَ افْتُتِنَ»(١)، سالكين معهم منهجَ الإسلام في الاعتدال والتوسُّط في الحبِّ والبُغض في الله من غير إفراطٍ ولا تفريطٍ. وهم يفرِّقون بين النظام الذي تتبنَّى فيه الدولةُ الإسلامَ وتحكم به، وبين من تتنكُّر له وتتحاكم إلى غيره، لذلك لا يتسابقون إلى مقاعد البرلمان، ولا يزاحمون غيرهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في «الصيد» بابٌ في اتباع الصيد (۲۸۵۹)، والترمذي في «الفتن» (۲۲۵٦)، والنسائي في «الصيد» بابٌ في اتباع الصيد (٤٣٠٩)، وأحمد (٣٣٥٢)، والبيهقي في «السنن اتباع الصيد (٤٣٠٩)، وأحمد (٣٣٥٢)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢٠٨٣٤)، والطبراني في «الكبير» (١١٠٣٠)، من حديث ابن عبّاس هي والحديث صحّحه الألباني في «صحيح الجامع» (٢٩٦٦).

₹٢٠ الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ = على المجالس النِّيابية لعلمهم بأنها اعتداءٌ على حقِّ الله تعالى في الحُكم، فيَمنعون أنفسَهم أن يكونوا مطيَّةً للقوانين الوضعية، وسبيلًا إلى تشريكها مع حكم الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ١٠ ﴾ [سورة الكهف]، وقال تعالى: ﴿إِنِ ٱلْمُكُمُّ إِلَّا يَلُّهُ ﴾ [الأنعام: ٥٧]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا آخَنَلَفَتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ ۚ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الشورى: ١٠].

كما لا يتّخذون الحزبية المتناحرة والمتصارعة التي يعقدون عليها الولاء والبراء ليصلوا بها إلى الحقّ بالباطل، وفاقًا لنظرياتٍ فكريةٍ غربيةٍ، فأهل البدع والأهواء أسرع الناس تطبيقًا لهذه القاعدة الميكافيلية «الغاية تبرر

 الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمَّتِهِ الوسيلة»، لذلك كانت المطالبُ الدنيويةُ حكْرًا عليهم، يداهنون الحكَّام ويمدحونهم على ما هم عليه من الباطل، ويزيِّنونه لهم، ويتاجرون بعِلمهم، ويشاركونهم في كلِّ ما نهى الله عنه وزجر: من بناءِ القبور، وتشييدِ الأضرحة للعكوف عندها والذبح لها، والاحتفالِ بالمواسم البدعية، وتسهيلِ الدعوات التنصيرية، وفتح مجالات الرِّبا ويسمُّونه بغير اسمه، ومجالاتِ الزِّنا والحِّنَا والفسوقِ والفجورِ وكلِّ ما يضادُّ شريعةَ الإسلام وأحكامَه بدعوى مسايرة الغرب في أخلاقه وتقدُّمه ؟! وينسبون كلُّ البلايا والرزايا لأهل الحقِّ والإيهان والسُّنَّة: من سفك دماء المسلمين، واغتصاب أموالهم، وهتكِ أعراضهم، ثمَّ يضيِّقون عليهم مجالاتِ الدعوةِ: من مساجدَ ومراكزَ وقاعاتٍ وغيرها، ويعدُّون

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «العلم» باب كيف يقبض العلم (١٠٠)،=

الإصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمْتِهِ وصلاحُ الله بن مسعودٍ وفي مضمون دلالة هذا الحديث يقول عبدُ الله بن مسعودٍ
 ( كَيْفَ أَنْتُمْ إِذَا لَبِسَتُكُمْ فِتْنَةٌ يَهْرَمُ فِيهَا الْكَبِيرُ، وَيَرْبُو فِيهَا الْكَبِيرُ، وَيَرْبُو فِيهَا الْكَبِيرُ، وَيَتَّخِذُهَا النَّاسُ سُنَّةٌ فَإِذَا غُيِّرَتْ قَالُوا: غُيِّرَتِ السُّنَّةُ ؟ قِيلَ: مَتَى ذَلِكَ يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ ؟ قَالَ: فِيرَتِ السُّنَةُ ؟ قِيلَ: مَتَى ذَلِكَ يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ ؟ قَالَ: إِذَا كَثُرَتْ أَمْوَالُكُمْ، وَقَلَتْ فُقَهَاؤُكُمْ، وَكَثُرَتْ أَمْوَالُكُمْ، وَقَلَتْ فُقَهَاؤُكُمْ، وَكَثُرَتْ أَمْوَالُكُمْ، وَقَلَتْ أُمْنَاؤُكُمْ، وَالنَّوسَتِ الدُّنْيَا بِعَمَلِ الآخِرَةِ» (١٠).
 وقَلَتْ أُمْنَاؤُكُمْ، وَالنُّوسَتِ الدُّنْيَا بِعَمَلِ الآخِرَةِ» (١٠).

ومسلم في «العلم» باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن في آخر الزمان (٢٧٩٦)، والترمذي في «العلم» باب ما جاء في ذهاب العلم (٢٦٥٢)، وابن ماجه في «المقدَّمة» باب اجتناب الرأي والقياس (٥٢)، والدارمي في «سننه» (٢٤٣)، وابن حبَّان في «صحيحه» (٤٥٧١)، وأحمد (٢٤٧٥)، من حديث عبد الله ابن عمرو بن العاص

 <sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٨٦٢٠)، والدارمي في «سننه»=

## مَتَى يَبْلُغُ البُنْيَانُ يَوْمًا تَمَامَهُ \* إِذَا كُنْتَ تَبْنِيهِ وَغَيْرُكَ يَهْدِمُ

(١٩٠)، وابن أبي شيبة في «المصنَّف» (٣٢٩٤٥)، والبيهقي في <شعب الإيمان> (٦٩٥١) عن عبد الله بن مسعود ﷺ موقوفًا. قال الألباني في «تحريم آلات الطرب» (١٦): « وهو موقوفٌ في حكم المرفوع؛ لأنه من أمور الغيب التي لا تُدرك بالرأي ولا سيَّما وقد وقع كلُّ ما فيه من التنبُّؤات،، وصحَّحه في «صحيح الترغيب، (١١١). وقد ورد مرفوعًا ولكنه لا يصحُّ بلفظ: « سَيَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ تَكْثُرُ فِيهِ القُرَّاءُ، وَتَقِلُّ الفُقَهَاءُ، وَيُقْبَضُ العِلْمُ، وَيَكْثُرُ الْمُرْجُ، قَالُوا وَمَا الْمُرْجُ يَا رَسُولَ الله ؟ قَالَ: القَتْلُ بَيْنَكُمْ، ثُمَّ يَأْتِي بَعْدَ ذَلِكَ زَمَانٌ يَقْرَأُ القُرْآنَ رِجَالٌ لَا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ زَمَانٌ يُجَادِلُ الْمُنَافِقُ وَالكَافِرُ وَالْمُشْرِكُ بِالله الْمُؤْمَنَ بِمِثْل مَا يَقُولُ ،، قال الهيثمي في <مجمع الزوائد، (١/ ٤٤٦): ﴿ رُواهُ الطَّبْرَانِي فِي الأوسط، وفيه: ابن لهيعة، وهو ضعيف،، وضعَّفه الألباني في «السلسلة الضعيفة» (٨/ ١٩١).

الإصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِه وصلاحِ أُمّتِه ولا فالمفكِّرون وأربابُ الثقافة معدودون من جمهور المسلمين وعوامِّهم، بل هم أشبَهُ بأهل الكلام الذين ليس لهم من العلم إلَّا عباراتُ وشقائقُ المسائلِ وتفريعُها، فيظنُّهم الجاهلُ علماءَ وما هم بعلماءَ، إذ معرفة شقائقِ المسائل لا تعكس حقيقة العلم وليس دليلًا عليه. وقد المسائل لا تعكس حقيقة العلم وليس دليلًا عليه. وقد قال مالكُ ﷺ: «الحكمة والعلم نورٌ يهدي به اللهُ مَن

أهل الفقه والآثار من جميع الأمصار أنَّ أهل الكلام أهلُ بِدَعِ وزيغٍ، ولا يُعَدُّون عند الجميع في جميع الأمصار في طبقات العلماء، وإنها العلماء أهل الأثر والفقه، ويتفاضلون

يشاء وليس بكثرة المسائل »(١)، وذكر ابن عبد البرِّ: « إجماع

 <sup>(</sup>۱) أخرجه ابن عبد البر في «جامع بيان العلم» باب قوله (۱) اخرجه ألا ...»: (۱/ ۸۳).

فهل طرأ على السمع ذِكرٌ - في دولةٍ لا تتبنَّى الإسلام كنظام حكمٍ - أن اعتلى أهل السُّنَّة من السلفيِّين أعلى المناصب في الرئاسة والوزارات أو سَعَوْا إلى تولِّيها في دولةٍ من الدول الإسلامية ؟! كلَّا؛ وإنها هي حكْرٌ على غيرهم منذ زمن بعيدٍ ولا يزالون... واللهُ المستعان.

أمَّا من شذَّ من أهل السُّنَّة فداهن حاكمًا بباطلٍ، أو مدحه على معصيةٍ بنفاقٍ، فإنه لا يُمثِّل فيه سوى نفسه، وأهلُ السُّنَّة برآءُ من شذوذه ومخالفته للحقِّ والدِّين، فلا يقبلون صنيعة ولا يرضَوْن سلوكه، ومع ذلك يتعقَّبونه بالنصح والتذكير حتى يتبيَّن خطؤه، ثمَّ الهجر

<sup>(</sup>١) دجامع بيان العلم وفضله> (٢/ ٩٤٢).

■ الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ على النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ والتحذير إذا أصرَّ على بدعته أو معصيـته وأعلن عنها وجاهر بها؛ لأنَّ الهجر عقوبةٌ وتأديبٌ، وظهور العقوبة متعلِّقٌ بظهور المعصية. وهجرُ الـمُجاهر بمعصيته هو هجرٌ للسيِّئـات وما نُهِيَ عنه، قال صَلَّى اللهُ عليه وآله وسَلَّم: «الْمُهَاجِرُ مَنْ هَجَرَ السَّيِّئَاتِ»(١)، ولا يخفى أنَّ الهجر يخضعُ لضوابطَ شرعيةٍ تُراعى قبل الإقدام عليه ليكـون وَسَطًا بين الإفراط والتفريط، لاندارج مسألةِ الهجر تحت أصلٍ عظيمٍ وهو: «الولاء والبراء»: يُعادي

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبَّان في «صحيحه» (۱۹۱)، وعبد بن مُمَيِّد في «مسنده» (۳۳۸)، والعدني في «الإيهان» (۲۲)، وابن منده في «الإيهان» (۳۱۸)، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٥٤٥)، من حديث عبد الله بن عمرو هي. وصحَّحه الألباني في تحقيق كتاب «الإيهان» لابن تيمية (۳).

 الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمَّتِهِ قَ المبتدعُ ويُبغض بحَسَب ما معه من البدعة والمعصية إذا كانت بدعته غيرَ مكفِّرة، ويُوالى ويُحَبُّ على ما معه من الإيمان والتقوى، ولا يجوز أن يُعادى من كلِّ وجهٍ كالكافر. هذا، ومن السُّنَّة توقيرُ العلماء وتقديرُهم واحترامُهم، وأنهم بَشَرٌ يخطئون، والواجبُ على المسلم أن يضع ثقتَه فيهم، ويَصُونَ لسانَهُ عن تجريحهم أو ذمِّهم، فإنَّ ذلك يُفقدهم الهيبةَ ويجعلُهم محلَّ تهمةٍ، وإذا كان الواجب على المسلم أن يتعامل مع الناس بالإحسان مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ وَقُولُوا لِلنَّامِن حُسَّنًا ﴾ [البقرة: ٨٣]، وقوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِينَ ﴾ [النحل: ٩٠]، فيعترف بحقـوقهم، ويكـفُّ الأذى عنهم بعدم ارتكاب ما يضرُّهم أو فعل ما يؤذيهم، فإنَّ أهل العلم

الإصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمْتِهِ وصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمْتِهِ والإيمان أَوْلى بالبرِّ وإيصال الخير لهم، وكفِّ الأذى عنهم والدعاء والاستغفار لهم، وإنفاذ عهدهم فإنَّ ذلك من الإحسان، والإحسانُ جزءٌ من عقيدة المسلم وشِقْصٌ كبيرٌ من إسلامه.

قال الشاعر:

عَوِّدُ لِسَانَكَ قَوْلَ الْخَيْرِ تَحْظَ بِهِ إِنَّ اللِّسَانَ لِـمَا عَوَّدْتَ مُعْتَادُ مُوَكَّـلٌ بِتَقَاضِي مَا سَـنَنْتَ لَهُ فِي الْخَيْرِ وَالشَّرِّ فَانْظُرْ كَيْفَ تَرْتَادُ<sup>(۱)</sup> فِي الْخَيْرِ وَالشَّرِّ فَانْظُرْ كَيْفَ تَرْتَادُ<sup>(۱)</sup>

وعلى المرء أن يتبصَّر في شؤون دينه ودنياه، ورحم اللهُ امْرَءًا عَرَف قدره، ووقف فيها استشكل عليه عند

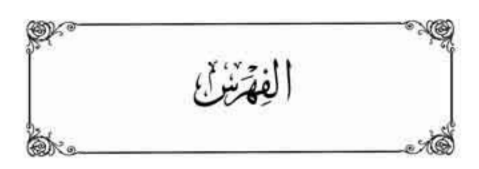
<sup>(</sup>١) ﴿ أَدِبِ الدنيا والدِّينِ ٤ للماوردي (٢٦٣).

◄ ٧٧ > الإصلاحُ النفسيُ للفرد اساسُ استقامَتِهِ وصلاح أُمتِهِ = حدود مستواه، وقيمةُ كُلِّ امري ما يحسنُ، ومِن حُسن إسلام المرءِ تركه ما لا يعنيه.

وآخرُ دعوانا أنِ الحمد لله ربِّ العالمين، وصَلَّى الله على نبيِّنا محمَّدٍ، وعلى آله وصحبه وإخوانه إلى يوم الدِّين، وسلَّم تسليمًا.

الجزائر في: ٥ جمادى الأولى ١٤٢٨هـ الموافق لـ: ٢١ ماي ٢٠٠٧م





| الصفحة | الموضوع                                                        |
|--------|----------------------------------------------------------------|
| v      | * مقدِّمة                                                      |
|        | الإصلاح النفسي للفرد<br>أساس استقامته وصلاح أمته               |
|        | أساس استقامته وصلاح أمته                                       |
| ١٣     | * حاجة الأمَّة إلى انضواء أفرادها تحت لوائها                   |
| ١٣     | <ul> <li>مناط صلاح الأمَّة بصلاح أبنائها</li> </ul>            |
| ۱٤     | ♦ مقوِّمات الجيل الأوَّل وصفاته                                |
| ١٧     | * عناية الإسلام بالعنصر النفسي للفرد                           |
| شقامته | <ul> <li>الإصلاح النفسي للفرد هو الدعامة الأولى لاس</li> </ul> |
| ١٧     | وسعادته في الدارين                                             |

| الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاحِ أُمَّتِهِ قَالِي الله الله الله الله الله الله الله الل |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ♦ نفس الفرد مركَّبةٌ من شقِّ فطريٍّ إيجابيٍّ أصيل                                                       |
| <ul> <li>ألم شي سلبي عارض</li> </ul>                                                                    |
| <ul> <li>♦ ارتباط مصير الإنسان في دنياه وآخرته برجحان أحد الشقّين ٢٠</li> </ul>                         |
| ♦ المقصود من إرسال الرسل                                                                                |
| <ul> <li>• توحيد الله تعالى هو أصل الدين وركن الأعمال وشرط</li> </ul>                                   |
| التمكين                                                                                                 |
| * ميدان دعوة المصلحين                                                                                   |
| <ul> <li>ميدان الإصلاح يدعو القائمين به إلى تطهير الفطرة</li> </ul>                                     |
| <ul> <li>ميدان الإصلاح ينادي أصحابه إلى ربط النفوس بشريعة الله ٢٥</li> </ul>                            |
| <ul> <li>ميدان الإصلاح يتطلَّب أن يكون القائمون عليه على بصيرة</li> </ul>                               |
| بالمجال الدعوي (علمٌ دقيقٌ بالشرع ومقاصده العليا، الابتعاد                                              |
| عن الجفوة والغلظة، والرفق في الأسلـوب، والتنزُّه عن                                                     |
| الأغراض الدنيئة، والتوكُّل على الله والتحلِّي بالصبر)٢٥                                                 |
| <ul> <li>♦ الانشغال بالدنيا والتلهّي عن الآخرة أوَّل طريق الضياع٢٦</li> </ul>                           |

| <b>₹</b> ( | <ul> <li>الإصلاحُ النفسيُ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاحٍ أُمَّتِهِ</li> </ul> |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٨.        | ♦ كلامٌ نفيس للشيخ عبد الحميد بن باديس                                        |
| ۲۸.        | <ul> <li>(العناية الشرعية متوجِّهة كلُّها إلى إصلاح النفوس)</li> </ul>        |
|            | <ul> <li>(تكميل النفس الإنسانية هو أعظم المقصود من إنزال</li> </ul>           |
| 44         | الكتب وإرسال الرسل، وشرع الشرائع)                                             |

# نقد وتوضيح في تحديد أهل الإصلاح وسبب تفرق الأمة

# \* وجه الانتقاد:

- الاستدلال بالكتاب والسنّة والاسترشاد بفهم السلف الصالح ٣٧٠
  - مصدر التلقِّي عند أهل الأهواء هو العقل الذي أفسدته

| تُرَّهات الفلاسفة، وخزعبلات المناطقة وتمحُّلات المتكلِّمين٣٨                  |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| • وسيـلة الدعوة توقيفيةٌ ووجوب موافقتها للنصوص                                |
| الشرعية العامَّة أو الخاصَّة أو لقواعدَ شرعيةٍ كلِّية ٤٠                      |
| <ul> <li>سبيل المؤمنين هو الالتزام بالكتاب والسنَّة من غير تقديم</li> </ul>   |
| عليهما والعمل بهما والدعوة إليهما                                             |
| <ul> <li>الفرقة الناجية والطائفة المنصورة هي التمسُّك بالشريعة</li> </ul>     |
| اعتقادًا وقولًا وعملًا                                                        |
| • ليس في الشريعة لبٌّ وقشورٌ، فكلُّ ما جاء به الوحي حقٌّ                      |
| وكلُّه لباب                                                                   |
| • أهل السنَّة غير مختلفين، آمالُهم وآلامهم واحدة ٤٥                           |
| • مبنى التضامن لا يتم إلَّا بعقيدة التوحيد ٢٦                                 |
| <ul> <li>مصير الأمَّة بيد الله وهو الكفيل به إذا تحقَّق التغيير في</li> </ul> |
| الأنفس الأنفس                                                                 |
| • الإصلاح لنفسية الأفراد بالتخلية والتحلية                                    |

| × VV ×    | الإصلاحُ النفسيُّ للفرد أساسُ استقامَتِهِ وصلاحٍ أُمَّتِهِ                    |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٩        | • لفظة «الوهَّابية» من إطلاق خصوم دعوة الحقِّ                                 |
| قائمةً    | • دعوة آل الشيخ محمَّد بن عبد الوهاب الإصلاحية                                |
| ل إلَّا   | على تجريد التوحيد من الشركيات، نبذ جميع الس                                   |
| 0 • _ £ 9 | سبيل محمَّدِ ﷺ                                                                |
| لين۳٥     | • استصغار أهل السنَّة والتنقُّص من قدرهم هو سنَّة المبط                       |
| ۰٦        | • الطعن في ورثة الأنبياء بريد المروق من الدين                                 |
| یدًا۷ه    | <ul> <li>أهل السنَّة لا ينازعون الحاكمَ الأمرَ ولا ينزعون عنا</li> </ul>      |
| ٥٨        | • من لوازم طاعة ولاة الأمر                                                    |
| ٥٩        | • أهل السنَّة عُرفوا بالصدق في مناصحة الحكَّام                                |
| لط في     | • سلوك أهل السُّنَّة مع الحكام منهجَ الاعتدال والتو                           |
| ٠١        | الحبِّ والبغض في الله من غير إفراطٍ ولا تفريط                                 |
| سلام      | <ul> <li>تفريق أهل السنَّة بين النظام الذي تتبنَّى فيه الدولةُ الا</li> </ul> |
| ۱۳        | وتحكم به، وبين من تَتَنكُّر له وتتحاكم إلى غيره                               |
| عليها     | • أهل السنَّة لا يتَّخذون الحزبية المتناحرة التي يعقدون                       |

| حِ أُمُّتِهِ = | أساس استقامته وصلا  | لإصلاحُ النفسيُّ للفرد                  |                                    |
|----------------|---------------------|-----------------------------------------|------------------------------------|
| ۳۲             | ، الحقِّ بالباطل    | سبيلًا ليصلوا بها إل                    | «الولاء والبراء» ،                 |
| ل              | إيا والرزايا إلى أه | اء نسبة كلِّ البلا                      | <ul> <li>عادة أهل الأهو</li> </ul> |
| ۳۳             |                     | *************************************** | الإيمان والحقِّ                    |
| ن              | لإفتاء والإمامة ليس | داري في مناصب ا                         | • طرق التعيين الإه                 |
| ٦٤4            | ئل لا تعكس حقيقة    | معرفةُ شقائق المسا                      | دليلًا على العلم، و                |
| ٦٨             | ومخالفة الحقِّ      | ن الشذوذ في الدين                       | • أهل السنَّة برآءُ مر             |
| ٦٨             | سنَّة               | من شذًّ من أهل الـ                      | • وجه التعامل مع                   |
| ٧٠             | باههم               | علم والواجبات اتًّ                      | • من حقوق أهل ال                   |
| ٧١             |                     |                                         | • نصيحةٌ إلى المنتقِد              |
| ٧٣             |                     |                                         | * الفهرس                           |



صدر للمؤلف

سنسنة توجيهات سلفية



لفضيرَ اشيخ الذكوَّر اَلِحَنِدَ اَلْمُعَرِّمِحُتْمَدَّعَيَّ فَهُوَّسَ اَلِحَنِدَ الْعَلَى الْعِسْمِ الإسلاميَّة بجامعة الجزارُ استاذ بكلية العلوم الإسلاميَّة بجامعة الجزارُ

طبعة جديدة منقحة ومزيدة



# صدر للمؤلف

#### سنسنة توجيهات سلفية

# الصِّرَاطُ فِي تَوَجِّيجٌ إِكَّالَاتُ الْإِجْتِلَاطِكَ جُكَالَاتُ الْإِجْتِلَاطِكَ

ومعه ردود وتعقيبات على تلبيسات وتمويهات

لفضية اشيخ الذكور اَ<u>دُعَبُداً ل</u>ِمُعَرِّمِحُسَّدً عَلَيْفركُوسٌ اُستاذ بكلية العلوم الإسلامية بجامعة الجزارُ



# صدر من سلسلة (توجيهات سلفية)

- المنطق الأرسطي وأثر اختلاطه بالعلوم الشرعية
  - أ شرك النّصاري وأثره على أضة الإسلام
    - ۲ تربية الأولاد وأسس تأميلهم
    - ٤ العلمانية حليتنها وخط ورثها
- أضيحة إلى طبيب مسلم
   ضمن ضوابط شرعية يلتزم بها في عيادته
  - الإخالاص بركة العلم وسرّ اللّوفيق
  - الإصلاح النفسي للفرد اساس استفامته وصلاح افته
- ٨ منهج أهل السنة والجماعة في الحكم بالتكفير بين الإفراط والتفريط
  - ٩ حكم الاحتفال بمولد خير الأنام عليه الصلاة والسلام
- ۱۰ دعوی نسبة التَّشبیه والتَّجسیم لابن نبمیة وبرارته من ترویج المغرضین لها
  - ۱۱ الصّراط في توضيح حـالات الاختلاط
- ۱۲ توجیه الاستدلال بالنصوص الشرعیة على العدر بالجهل في المسائل العلدية
  - ۱۳ الجواب الصحيح في إبطال شيهات من اجاز الصلاة في مسجد عيه ضريح
    - ١٤ تحري السداد في حكم القيام للعباد والحماد
      - ۱۵ منصب الإمامة الكبرى أدكام وضوابط





www.ferkous.com edition@ferkous.com